
7

YMUPIHUI, 2025, NÚM. 2, 
AGOSTO, PP. 7-21.

Kaneko Fumiko 金 子 文 子 (1903-1926)1  
fue una nihilista japonesa que vivió a 
finales de la era Meiji 明 治 (1868-1912) e 
inicios de la era Taishō 大 正 (1912-1926), 
y que fue arrestada y sentenciada a 
muerte por haber participado 
presuntamente en un complot para 
asesinar al príncipe heredero del 
emperador japonés (tennō 天 皇). Kaneko 
tuvo una vida corta pero intensa, y en la 

actualidad se ha convertido en una figura 
histórica central dentro de círculos 
feministas y anarquistas en Japón y 
alrededor del mundo, por la apuesta total 
que implicó su rebelión desde el nihilismo 
contra todas las formas de autoridad, y en 
particular contra el Estado japonés. La 
autobiografía de Kaneko, titulada de 
manera póstuma ¿Qué me hizo ser así? 
(Nani ga watashi wo kō saseta ka?『 何 が 私

Vida y muerte contra el imperio: la crítica de Kaneko 
Fumiko al sistema del emperador japonés

Alejandro Chirino Castillo*
El Colegio de México

Resumen: Este artículo analiza el antitennoísmo de Kaneko Fumiko, es decir, su crítica al sistema 
del emperador japonés. Se argumenta que esta crítica tiene dos fundamentos político-filosóficos: el 
nihilismo egoísta y el feminismo de la igualdad. El análisis se divide en dos partes. Primero, se 
analizan dos estructuras interrelacionadas que sustentaban la ideología imperial japonesa moderna: el 
Estado como familia patriarcal y el rol de la mujer bajo este sistema. Posteriormente, se reconstruye la 
crítica de Kaneko a partir de sus textos y testimonios. Se concluye que el antitennoísmo de Kaneko 
funge como una crítica nihilista a la ideología patriarcal del Estado japonés.

Palabras clave: antimonarquismo en Japón, nihilismo egoísta en Japón, feminismo en Japón.

*achirino@colmex.com

1 A lo largo de este artículo, se sigue el orden asiático para los nombres: primero el apellido y luego el 
nombre de pila. Asimismo, se incluye la grafía original en japonés y en coreano después de los nombres 
y las palabras en esos idiomas, según corresponda. Todas las traducciones del inglés y del japonés al 
castellano son mías.



8

をこうさせたか？』), es probablemente 
su texto más famoso, escrito por orden 
del juez asignado a su caso durante su 
encarcelamiento para explicar, en sus 
propias palabras, qué la había llevado a 
adoptar una posición nihilista radical y a 
tener intenciones de cometer lesa 
majestad. Kaneko cuenta con detalle el 
abandono y abuso que sufrió por parte de 
su familia, su estadía en Corea al inicio de 
la colonización japonesa, la violencia 
patriarcal y estatal contra la que se 
enfrentó durante toda su vida, pero 
también su despertar político y filosófico 
y la inquebrantable voluntad con la que 
vivió. La narración de la autobiografía 
termina en 1922, justo cuando Kaneko 
comienza una relación romántica con el 
nihilista y anarquista coreano Pak Yŏl 박
열 (1902-1974) y encuentra lo que ella 
llama “una labor propia” (watashi jishin no 
shigoto 私 自 身 の 仕 事), una noción de 
corte egoísta que ella desarrolla para 
designar una labor o trabajo elegido por 
el individuo, que da sentido a su vida 
mediante un enraizamiento en el aquí y el 
ahora en lugar de en un objetivo futuro 
utópico, como la idea de “revolución” 
formulada por el socialismo (Kaneko 
1991, 237). No obstante, en su 

autobiografía, Kaneko se abstiene de 
explicaciones filosóficas detalladas 
(aunque sí abundan los comentarios y 
críticas políticas y sociales) y opta por 
concentrarse en la construcción de una 
narrativa biográfica que explique “qué la 
hizo ser así”.

En realidad, no es en su autobiografía 
donde Kaneko desarrolla detenidamente 
los fundamentos de su pensamiento 
político y filosófico, sino en los 
interrogatorios durante su arresto, de los 
cuales se conservan registros y 
transcripciones. En éstos, Kaneko expone 
las conclusiones de su nihilismo egoísta, 
formula una crítica de la organización 
social japonesa y explica su crítica del 
poder político personificado en la figura 
del tennō y el sistema del emperador 
(tennōsei 天皇制) que lo sustenta. La crítica 
nihilista de Kaneko al tennōsei contiene las 
conclusiones más radicales de su 
pensamiento teórico y práctico, y merece 
especial atención como la formulación 
más articulada durante la era Taishō del 
“antitennoísmo”, una posición política 
revolucionaria que critica el sistema del 
emperador japonés y aboga por su 
abolición.2

2   “Antitennoísmo” es un neologismo acuñado aquí para traducir la palabra japonesa tennōseihaishiron 天
皇 制 廃 止 論, que literalmente significa “teoría de la abolición del sistema del tennō”. El antitennoísmo es 
un tipo específico de antimonarquismo y antimperialismo surgido a inicios del siglo XX prácticamente en 
conjunto con el movimiento anarquista japonés, y que también está ligado a las luchas anarquistas y de 
liberación nacional de Corea y China durante la colonización de estos territorios por parte del Imperio 
de Japón. Una investigación histórica sobre el surgimiento y las diversas manifestaciones del 
antitennoísmo en Japón, Corea y China queda pendiente para futuros textos



9

El antitennoísmo es una corriente 
poco investigada en los estudios sobre la 
historia política moderna de Japón, a 
pesar de que presenta una crítica 
contundente a una de las instituciones 
políticas centrales del proyecto estatal 
japonés moderno. Este artículo busca 
invitar al estudio de esta corriente 
mediante la presentación del pensamiento 
de una de sus exponentes más 
importantes. Para este fin, se argumenta 
que el antitennoísmo de Kaneko Fumiko 
se articula como una forma de resistencia 
política radical a las políticas opresivas de 
las eras Meiji y Taishō, y surge a partir de 
una base filosófico-política doble: el 
nihilismo egoísta y el feminismo de la 
igualdad. El análisis se divide en dos 
partes. En la primera, se analizan dos 
manifestaciones interrelacionadas de la 
ideología imperial japonesa: el Estado 
como familia patriarcal y el rol de la 
mujer en esta estructura, enunciado en el 
lema “buena esposa, madre sabia” (ryōsai 
kenbo 良 妻 賢 母). En la segunda, se 
estudia la posición antitennoísta de 
Kaneko como una rebelión ante la 
ideología estatal analizada en la primera 
parte. En concreto, se definen el 
nihilismo egoísta y el feminismo de la 
igualdad como los fundamentos sobre los 
cuales se construye el antitennoísmo de 
Kaneko Fumiko.

IDEOLOGÍA IMPERIAL: EL ESTADO COMO 
FAMILIA Y EL PAPEL DE LA MUJER EN LA 
SOCIEDAD

El triunfo de la Renovación Meiji en 
1868, la cual abolió el sistema feudal 
previo, implicó la creación de un nuevo 
orden para una nueva sociedad, por lo 
que se requirió un gran número de 
reformas y cambios en la estructura de las 
relaciones sociales del periodo Edo 
(1603-1868) para lograr que Japón 
ingresase a la modernidad (entendida en 
términos comparativos con la 
modernidad de los países europeos y 
Estados Unidos). Lo que se necesitaba, 
en pocas palabras, era la consolidación de 
un Estado-nación. Para el gobierno Meiji, 
el énfasis estaba en la consolidación del 
Estado (kokka 国 家), pero intelectuales 
como Fukuzawa Yukichi 福澤諭吉 (1834-
1901), a partir de un análisis comparativo 
de Japón con las naciones modernas 
europeas, enfatizaron la importancia de la 
formación de una nación de ciudadanos 
(kokumin 国 民) con “una identidad 
comunal como súbditos nacionales”, es 
decir, una ciudadanía uniforme (Mae 
2014, 70). Asimismo, el concepto de 
“cultura” (bunka 文 化), traducido del 
alemán kultur, que designaba la 
singularidad y distinción entre naciones, 
fue importante en esta formulación. En el 
caso de Japón, tennōsei se tomó como la 
“fuente de la cultura” (bunka no minamoto 
文化の源) (Mae 2014, 72), legitimando su 
soberanía como absoluta e inviolable 



10

mediante una serie de estructuras 
ideológicas de carácter político y 
religioso.

El resultado de esta suma ideológica 
de carácter mitológico fue la idea del 
“Estado-familia” (kazoku kokka 家 族 国
家), según la cual el Estado-nación 
japonés se entendía en términos de 
relaciones familiares, lo cual tuvo a su vez 
distintas implicaciones. Una de ellas era 
que la relación del pueblo hacia el tennō 
era de “súbditos del tennō” (tennō no sekishi 
天 皇 の 赤 子), un juego de palabras, pues 
sekishi significa tanto súbdito como bebé: 
el pueblo de Japón le debía una lealtad 
filial al tennō, igual que el hijo a su padre, 
lo cual proyectaba una dependencia 
mutua entre el súbdito y el Estado, entre 
la unidad familiar y la Casa Imperial (Mae 
2014, 75). A partir de este fundamento 
mitológico y mistificado del kazoku 
kokka, se conformó el concepto de 
kokutai 国 体, que literalmente significa 
“cuerpo de la nación”, aunque puede 
entenderse mejor como “esencia 
nacional”. Este concepto se refiere a un 
tipo de nacionalismo monarquista basado 
en la creencia de que lo que unifica a la 
nación japonesa es la figura del tennō y, en 
específico, la supuesta línea imperial 
ininterrumpida de 2500 años de 
antigüedad que otorga legitimidad al 
tennōsei, cuyo inicio puede rastrearse 
mitológicamente a Amaterasu, la kami del 
sol en el kamiísmo (shintō 神道).

Más concretamente, el kokutai es un 
sistema gubernamental según el cual el 
propio cuerpo del tennō era una 
representación del cuerpo político y la 
nación japonesa en su materialidad, por 
lo que el tennō se convierte en el 
fundamento de la identidad cultural 
japonesa (Mae 2014, 73). El kokutai, 
además, establece al tennō como el “padre 
del pueblo japonés”, fundamentando una 
ideología patriarcal a escala 
macrocósmicoa que se reproduce a escala 
microcósmica en la institución patriarcal 
del hogar (ie 家), el eiseido 家 制 度, donde 
el padre y el primogénito varón tienen 
potestad sobre la madre y las hijas, las 
cuales se encuentran en una posición de 
perpetua subordinación económica y 
legal. En otras palabras, el nuevo Estado-
nación japonés construyó, 
ideológicamente, la idea de que los 
habitantes de Japón eran miembros de 
una misma familia encabezada por el 
tennō mediante la creación de una 
ciudadanía uniforme frente a la ley; pero 
esto implicaba un principio de inclusión y 
exclusión sobre quién podía pertenecer a 
esta familia en términos legales y 
políticos: en otras palabras, quién era un 
miembro pleno de la nación como 
ciudadano y quién no.

Los mecanismos de discriminación en 
el macrocosmos del Estado-nación tenían 
su reflejo en el microcosmos del ie en la 
forma de diversas políticas de censo 
ciudadano. A partir de la Renovación 



11

Meiji, el gobierno requería que cada 
hogar registrase a los miembros de su 
familia en la oficina gubernamental local 
en el sistema de registro familiar (koseki 
戸 籍). El koseki formaba parte de las 
políticas de integración nacional emitidas 
por el Estado japonés que buscaban 
definir quién pertenecía a la nación y 
quién no a partir de un sistema oficialista 
de categorización patriarcal: el nombre 
que se registraba oficialmente en el koseki 
era el de la familia del marido, no el de la 
esposa. En 1903, año en que nace 
Kaneko Fumiko, aún era común que no 
se registrase a la esposa en el koseki del 
marido hasta que hubiese dado a luz a un 
heredero varón; pero, en caso de que la 
unión matrimonial nunca se formalizase 
ante la ley, los hijos podían registrarse 
como ilegítimos bajo el nombre de la 
madre. Sin embargo, si una persona no 
estaba registrada, se convertía en 
musekisha 無 籍 者, literalmente una 
persona no registrada, ni siquiera como 
hija ilegítima, y para efectos prácticos era 
como si no existiese: no podía inscribirse 
en una escuela, tener un empleo ni 
cualquier tipo de posición legal, pues para 
esto necesitaba presentar un certificado 
de registro del ie. Esta condición de 
inexistencia legal resultaba en una 
experiencia traumática para las infancias, 
y ése fue el caso de Kaneko, como cuenta 
en su autobiografía. Ya que los padres de 
Kaneko nunca se casaron legalmente, su 
madre nunca entró en el registro familiar 

de su padre y, por tanto, no pudo registrar 
el nacimiento de Fumiko; sólo años 
después, en 1912, fue registrada en el 
koseki de su abuelo materno como su hija 
(Bowen Raddeker 1997, 159; Hane 1991, 
VII). Inevitablemente, la condición de 
musekisha, de inexistencia legal como 
persona, tendría influencia en el 
desarrollo del nihilismo egoísta de 
Kaneko, que afirma el Yo individual 
contra la imposición o eliminación de una 
identidad reificada por el Estado, como se 
expone más abajo.

Lo que muestra la categoría de 
musekisha es que, en la práctica, no todas 
las personas japonesas gozaban de 
ciudadanía, y las víctimas de esta política 
de exclusión eran mayoritariamente niñas 
y mujeres. Encima, la ideología patriarcal 
imperante marcaba una diferencia 
definitiva entre hombres y mujeres, y 
designaba a éstas como inferiores a 
aquéllos dentro de la estructura social. En 
otras palabras, las mujeres como clase 
social estaban legalmente excluidas de la 
identidad nacional japonesa como 
ciudadanas plenas. La Constitución Meiji, 
promulgada en 1889, permitió una 
pequeña liberalización de las actividades 
que las mujeres podían realizar en la 
esfera pública, como ciertas nuevas 
oportunidades de empleo y el acceso a la 
educación primaria, que posteriormente 
se extendió hasta la educación 
universitaria, aunque en colegios 
específicos para mujeres cuyo plan de 



12

estudios se centraba en la economía del 
hogar y el tejido (Bowen Raddeker 2002, 
párr. 17). Sin embargo, esta misma 
Constitución les vedaba el resto de los 
privilegios que implicaba la ciudadanía 
plena. Por ejemplo, tenían prohibido la 
participación y la expresión en los 
procesos políticos de manera pública, no 
podían poseer propiedad privada, y se les 
excluyó del voto y del servicio militar, 
dos actividades de vital importancia para 
el Estado. Estas actividades se 
consideraban tan fundamentales para la 
ciudadanía japonesa que, en 1925, la 
recién promulgada ley de sufragio 
universal masculino otorgaba voto tanto 
a los varones japoneses como a los 
coreanos y taiwaneses que residían en 
Japón, y en 1943 se implementó el 
servicio militar masculino en Corea y 
Taiwán como colonias japonesas (los 
varones japoneses estaban sujetos a esto 
desde 1873), pero en ambos casos se 
excluía a las mujeres. El género había 
superado a la nacionalidad como criterio 
de exclusión principal (Mae 2014, 74). 
Paradójicamente, al mismo tiempo que la 
legislación negaba igualdad a las mujeres 
en cuanto a derechos y libertades, el 
código penal promulgado en 1880 les 
otorgaba una igualdad en cuanto a la 
criminalidad y el castigo (Bowen 
Raddeker 2002, párr. 2). La mujer como 
clase social carecía, pues, de ciudadanía 
plena antes de 1945, y la realidad es que 
su estatus legal era el de una menor de 

edad sometida a la autoridad patriarcal 
del ie. Sin embargo, el hecho es que 
seguían siendo un grupo social 
importante cuya fuerza productiva no 
podía ser ignorada por el Estado y el 
capital.

La manera en la cual el Estado Meiji 
logró la integración de las mujeres como 
súbditos nacionales con una identidad 
adyacente al Estado, pero sin integrarlas 
como ciudadanas de pleno derecho, fue 
mediante la asignación de obligaciones y 
responsabilidades de género, articuladas 
en tres funciones: una función 
reproductiva (otorgar nuevos ciudadanos 
al Estado), una función cultural 
(transmitir la cultura e identidad 
nacionales mediante la educación y 
crianza de los hijos e hijas) y una función 
simbólica (representar el núcleo de la 
nación que los hombres debían proteger 
militarmente) (Mae 2014, 74-75). Esta 
ideología se enuncia en el lema de ryōsai 
kenbo, “buena esposa, madre sabia”, el 
cual establece el ideal femenino al que las 
mujeres debían aspirar: el autosacrificio 
hacia el esposo y los hijos, y, por 
extensión, al Estado-nación. No sólo eso: 
como el Estado era una gran familia 
patriarcal según la ideología del kazoku 
kokka, el rol de la mujer como madre y 
esposa resultaba, además, el único medio 
por el cual la mujer podía tener una 
participación política en la esfera pública.

En 1890 se promulga la Ley de 
Asociación y Asamblea Políticas, cuyo 



13

Artículo Quinto ponía a las mujeres en el 
mismo rango que los servidores públicos, 
quienes estaban vetados de las actividades 
políticas al tener, ostensiblemente, un 
deber imparcial hacia el Estado (Bowen 
Raddeker 2002, párr. 15). En otras 
palabras, las únicas actividades políticas 
permitidas a las mujeres eran aquellas que 
representasen el autosacrificio de la buena 
esposa y la madre sabia, y que, además, 
impulsaran los intereses del Estado. En 
todo lo demás, las mujeres debían 
mantener discreción y situarse en una 
posición subordinada al hombre. Un 
ejemplo del tipo de actividades que les 
permitía este campo de acción lo 
constituye la Sociedad de Mujeres 
Patrióticas, que apoyaba la guerra 
rusojaponesa (1904-1905) mediante 
trabajo de caridad (Bowen Raddeker 
2002, párr. 15). No obstante, a pesar de 
las limitaciones legales sobre la actividad 
política de la mujer como clase social, 
hubo grupos de mujeres organizadas, 
además de mujeres individuales, que 
lucharon en contra de esta opresión de 
género desde distintos ángulos y 
posiciones políticas.

Las manifestaciones de protesta desde 
el movimiento por los derechos de las 
mujeres contra la ideología del kazoku 
kokka y del ryōsai kenbo fueron diversas. 
Por un lado, el movimiento feminista 
liberal adoptó una posición sufragista 
para poder tener participación en la 
política parlamentaria; por el otro, el 

grupo Seitōsha 青 鞜 社, o Sociedad de la 
Medias Azules, que se formó alrededor 
de la revista epónima, criticó la política de 
unificación nacional basada en la familia 
patriarcal y los roles de género. Una 
tercera posición, muy cercana a la de 
Seitōsha, fue la de feministas como 
Hiratsuka Raichō 平 塚 ら い て う (1896-
1971), que podría llamarse “feminismo de 
la diferencia”, el cual enfatizaba las 
diferencias sexuales y de género, y en 
especial la maternidad, como 
fundamentos de la identidad femenina 
(Mae 2014, 76). El feminismo de la 
diferencia se basa en un esencialismo de 
género según el cual las mujeres son 
intrínsecamente pacíficas, en contraste 
con los hombres, intrínsecamente 
violentos (Bowen Raddeker 2002, párr. 
29). Sin embargo, tanto las sufragistas 
como las feministas de la diferencia caían 
en la misma trampa ideológica. Por un 
lado, el sufragismo es una posición 
reformista que no tiene como fin cambiar 
las condiciones materiales de opresión 
que subyacen la estructura social, sino 
meramente intentar modificar las 
condiciones superficiales de esta 
estructura, contribuyendo activamente a 
los objetivos del Estado y el capital: el 
sufragismo sólo otorga una participación 
representativa dentro de los límites 
impuestos por éstos últimos. Por el otro, 
enfatizar la maternidad bajo un sistema 
ideológico que de por sí la plantea como 
la única identidad políticamente aceptable 



14

para la mujer no puede ser una posición 
de rebeldía, mucho menos una 
revolucionaria (Mae 2014, 76). La 
rebelión de Kaneko Fumiko surge en este 
contexto, a contracorriente de otras 
formas de protesta. Su posición es más 
radical, más visceral incluso, y, dentro del 
contexto político en el que se sitúa, sin 
duda más revolucionaria. El 
antitennoísmo de Kaneko es una 
respuesta doble a las ideologías del 
kazoku kokka y del ryōsai kenbo, y como tal 
posee, a su vez, una fuente doble: el 
nihilismo egoísta y el feminismo de la 
igualdad.

LA RESPUESTA DE KANEKO: NIHILISMO, 
FEMINISMO, ANTITENNOÍSMO

Kaneko ha sido retomada en la 
posteridad como anarquista, pero en 
realidad ella misma nunca se llamó de ese 
modo, e incluso llegó a rechazar el 
movimiento socialista en su totalidad, 
anarquistas incluidos. En el interrogatorio 
del 22 de noviembre de 1923, afirma que, 
a partir de la primavera del año anterior, 
después de haber tenido tratos con 
cristianos, budistas y socialistas, y de 
haberse decepcionado de “la somnolencia 
de los campesinos”, “acogí fuertemente 
las creencias nihilistas que tengo hoy”; 

incluso llega a afirmar que el nihilismo era 
“el fundamento de su pensamiento” 
(Hane 1988, 121). De acuerdo con 
Hélène Bowen Raddeker (1997), el 
concepto de nihilismo tiene tres sentidos 
distintos en el contexto de la era Taishō: 
“1) una doctrina política asociada con el 
terrorismo populista ruso decimonónico; 
2) el nihilismo moral filosófico asociado 
en particular con Nietzsche y otros como 
Max Stirner; 3) la dialéctica negativa del 
budismo Mahayana (por ejemplo, el zen)” 
(15). Bowen Raddeker sugiere que, si bien 
el segundo sentido es el más adecuado 
para definir el nihilismo de Kaneko, éste 
era en realidad una amalgama de los tres.

La introducción de Kaneko al 
nihilismo se dio cuando ella tenía 18 años, 
en 1921, en sus clases de inglés en Tokio. 
Ahí conoció a Niiyama Hatsuyo 新山初代 
(¿1902?-1923), una compañera un poco 
mayor con quien trabó amistad y se 
volvió su camarada hasta la muerte de 
Kaneko. La influencia de Niiyama fue 
decisiva en la formación intelectual de 
Kaneko, según la propia Kaneko, no 
tanto por la persona misma (aunque sí era 
un ejemplo de una mujer inteligente e 
independiente), sino más bien por los 
libros de autores “nihilistas” que le 
prestó, y que ella misma no hubiera 

3  Max Stirner (1806-1856), autor de El Único y su propiedad (1844), es una de las influencias principales 
del nihilismo egoísta de Kaneko. Su introducción en Japón fue gracias a la traducción del texto realizada 
por Tsuji Jun 辻 潤 (1884-1944), un anarquista egoísta y el autonombrado primer dadaísta de Japón; 
algunos textos del anarcosindicalista Ōsugi Sakae 大 杉 栄 (1885-1923) también fueron el vehículo de la 
popularización de Stirner en el país oriental durante la década de 1920 (Bowen Raddeker 2002, párr. 19).



15

podido costearse. Entre esos autores se 
encontraban Max Stirner, Friedrich 
Nietzsche y el novelista ruso Mijaíl 
Artsibáshev (Kaneko 1991, 233).3 Pero 
estos textos no son la fuente principal del 
pensamiento de Kaneko. Antes de 
adoptar el nihilismo, tuvo contacto con 
varios socialistas cuando vivía en Tokio, y 
ella misma afirma que el socialismo le dio 
herramientas para articular las causas de 
la pobreza y el maltrato que experimentó 
a lo largo de su vida, pero en realidad no 
le enseñó nada que su propia experiencia 
vital no le hubiese enseñado con 
anterioridad (Kaneko 1991, 216-217).

El nihilismo egoísta de Kaneko se 
articula en tres vértices, a saber: “una 
crítica a ultranza de la sociedad, del 
socialismo de Estado y de las 
revoluciones existentes […] una visión 
positiva de las tácticas violentas y de la 
rebelión individualista […] y un rechazo 
de las utopías revolucionarias” (Bowen 
Raddeker 1997, 176). El rechazo de 
Kaneko al socialismo fue, pues, bipartito. 
En primera instancia, rechazaba la idea de 
revolución pregonada por los programas 
socialistas, desde los marxistas hasta los 
anarcosindicalistas. Según Kaneko, una 
revolución implicaría simplemente que el 
poder cambiaría de manos y se 
mantendría la misma estructura jerárquica 
de dominación. En su autobiografía 
escribe:

El socialismo busca cambiar la sociedad para 
el bien de las masas oprimidas, pero ¿lo que 

conseguiría sería verdaderamente su bienestar? 
El socialismo crearía un levantamiento social 
“para las masas”, y las masas arriesgarían sus 
vidas en la lucha junto con quienes se 
hubieren levantado por ellas. Pero ¿qué 
significaría el cambio resultante para ellas? El 
poder estaría en manos de los líderes, y el 
orden de la nueva sociedad se basaría en el del 
poder. Las masas serían esclavizadas por ese 
poder nuevamente. ¿Qué es la revolución, 
entonces, sino la sustitución de un poder por 
otro? (Kaneko 1991, 237)

Kaneko miraba con gran sospecha la 
presencia de líderes en el socialismo y las 
estructuras jerárquicas y castrenses que 
una revolución armada conllevaría; la 
experiencia de la Revolución rusa de 1917 
sin duda estaría presente en su mente. Si 
una revolución no venía desde abajo, lo 
único que lograría sería un nuevo cambio 
de opresores. En el interrogatorio del 22 
de noviembre hace explícito el nihilismo 
subyacente en su rechazo a la revolución:

Habiendo observado la realidad social de que 
todos los seres vivos en la Tierra están 
comprometidos sin cesar en una lucha por la 
supervivencia, que se matan entre ellos para 
sobrevivir, he concluido que, si existe una ley 
universal y absoluta en la Tierra, es la realidad 
de que el fuerte se come al débil. Esta, creo, es 
la ley y verdad del universo. (Hane 1988, 121)

El nihilismo de Kaneko tiene un 
carácter negativo y se articula como 
crítica del poder: si el fuerte siempre 
consume al débil, el fuerte lo necesita 
para sobrevivir; luego, aquellos que 
ostentan el poder continuarán 
defendiendo su autoridad para poder 



16

seguir oprimiendo a aquellos que no lo 
tienen, ya que sólo pueden tener poder si 
otros carecen de él. En conclusión, si la 
vida engendra la dominación, toda la vida 
debe extinguirse: “El objetivo de mis 
actividades es la destrucción de todos los 
seres vivos […] Mientras todos los seres 
vivos no desaparezcan de la faz de la 
tierra, las relaciones de poder basadas en 
este principio [que el fuerte aplasta al 
débil] persistirán” (Hane 1988, 121-2). 
Kaneko justifica el plan de lesa majestad 
por el que la enjuiciaron mediante esta 
visión fatídica del mundo, una que 
experimentó en carne propia durante 
toda su vida y la llevó a tomar una 
apuesta total: “he decidido negar los 
derechos de toda autoridad, rebelarme 
ante ella, y arriesgar no sólo mi propia 
vida, sino la de toda la humanidad en este 
empeño” (Hane 1988, 122). En una fecha 
posterior, Kaneko abandonaría este 
nihilismo negativo por un nihilismo 
positivo. Este viraje se analiza más abajo 
en este artículo; baste señalar aquí que 
este nihilismo negativo es una de las 
razones de su rechazo al socialismo de su 
época y uno de los fundamentos de su 
antitennoísmo.

Kaneko también rechaza el utopismo 
presente en el movimiento socialista 
porque genera una promesa de esperanza 
que bien podría no cumplirse, y hace 
olvidarnos de problemas presentes 
mucho más apremiantes que la revolución 
a futuro. Este segundo rechazo está 
íntimamente vinculado con el primero, 

pues se fundamenta en la visión fatídica 
de la vida como dominación: “Ahora que 
he presenciado la verdad de la lucha por 
la supervivencia y el hecho de que el 
fuerte gana y el débil pierde, no puedo 
unirme a los rangos de los idealistas y 
adoptar un modo de pensar optimista que 
sueñe en la construcción de una sociedad 
sin autoridad y control” (Hane 1988, 
122). En su autobiografía también ofrece 
una crítica al utopismo y presenta una 
alternativa:

Yo también creía que era imposible cambiar la 
sociedad existente en una que fuese para el 
beneficio de todos; tampoco podía apoyar 
cualquier ideal dado para la sociedad […]. 
Sentía que incluso si una no tiene una visión 
ideal de la sociedad, una podía tener una labor 
propia que realizar. Si era exitosa o no, no era 
nuestra preocupación; era suficiente con que 
creyésemos que era una labor válida. El éxito 
de esa labor, creía, era de lo que se trataba 
nuestra vida real. Sí. Quiero llevar a cabo mi 
labor; pues siento que, al realizarla, nuestras 
vidas están enraizadas en el aquí y el ahora, no 
en un objetivo ideal lejano. (Kaneko 1991, 
237)

El concepto de la “labor propia” 
como alternativa al utopismo socialista, 
fundamental en el nihilismo egoísta de 
Kaneko, articula un rechazo de los 
dogmas y las instituciones ideadas para 
dar paso a la autocreación del individuo 
mediante sus propias obras. En el 
interrogatorio del 14 de mayo de 1925, en 
la prisión de Ichigaya, Kaneko presenta 
una formulación distinta de la “labor 
propia” y de su nihilismo egoísta:



17

Juzgar las cosas según tu interés ciertamente 
no es malo; más bien, es la naturaleza humana, 
una condición para vivir. Si juzgar las cosas 
según tu interés fuese malo, la culpa estaría en 
el hecho de que los propios seres humanos 
están vivos. Para mí, las cosas que te 
benefician son buenas, y las cosas que te 
perjudican son malas […]. Continuaré 
haciendo cosas porque quiero. No puedo 
predecir qué serán esas cosas, pero lo que es 
cierto es que, mientras exista sobre la tierra, 
viviré en el momento, persiguiendo las cosas 
que más quiero hacer de un momento al otro. 
(Kaneko 2020, 19)

La influencia de Stirner es patente en 
la cita anterior y en la noción de “labor 
propia”. Un análisis detenido del 
pensamiento de Stirner supera el alcance 
de este artículo, pero baste tener en 
cuenta que la intersección entre Kaneko y 
Stirner se encuentra en que ambos 
consideran que la actividad presente del 
individuo implica un constante estado de 
autorrealización del yo, lo cual presenta 
un poder antagonista al Estado: “Mi 
voluntad individual es destructora del 
Estado; así, él la deshonra con el nombre 
de indisciplina. La voluntad individual y el 
Estado son potencias enemigas entre las 
que es imposible una paz eterna” (Stirner 
2003, 199). Como asevera Bowen 
Raddeker (2002), “para los egoístas en 
Japón, la afirmación de la voluntad 
individual, la autodeterminación y la 
liberación del Yo eran lo más 
importante”, pero, en el caso particular de 
la resistencia política de Kaneko, esta 
afirmación del yo y la voluntad individual 

“conducirían a la mitigación, si no 
necesariamente a la destrucción, del 
poder estatal y del burgués” (párr. 3). Al 
realizar la labor propia, el individuo 
obtiene libertad con los pies plantados 
firmemente en el presente. Esta 
autorrealización es enemiga del Estado 
porque se trata de una afrenta contra la 
estructura jerárquica de dominación que 
dicta quiénes son individuos y quiénes no, 
con base en un pasado y un futuro 
ideales, mistificados, y en una estructura 
legal que lo legitima.

Así pues, para Kaneko, la actualización 
de la propia identidad en la forma de la 
“labor propia” constituye un acto de 
resistencia, y ésta, a su vez, una 
“afirmación de la voluntad o ego 
individual” (jiga shuchō 自 我 主 張). Eso no 
significa que Kaneko rechazase la 
solidaridad o que cayese en el solipsismo; 
por el contrario, su venganza contra la 
autoridad no es individual, sino colectiva: 
cada individuo tiene su labor propia y 
mientras más individuos la lleven a cabo, 
más fuerte será la rebelión. Pero, 
conforme a su nihilismo egoísta, Kaneko 
rechaza tajantemente el autosacrificio y el 
hacer las cosas “para ayudar a los demás”, 
por el martirio o por alguna causa mayor, 
en contraste con socialistas de tendencia 
anarquista, comunista o sindicalista 
contemporáneos a ella. Rechaza, pues, 
una noción de “llamado” o “vocación”: 
no hay deber, sino deseo y el acto que 
lleva a cabo ese deseo. Para Kaneko, en la 



18

rebelión hay autosatisfacción, 
autocreación y autoafirmación.

Exponer los fundamentos e 
implicaciones del nihilismo egoísta de 
Kaneko es necesario para comprender la 
manera en la que se articula su feminismo 
de la igualdad. Si bien Kaneko relata 
numerosas experiencias de opresión de 
género en su autobiografía y las trata 
como tales, en realidad no desarrolla 
directamente el feminismo en ese texto o 
en los interrogatorios, ni tampoco se 
identifica como feminista. No obstante, 
el nihilismo egoísta adquiere una función 
de crítica y protesta feminista cuando se 
considera la condición social de las 
mujeres en el contexto sociopolítico de 
las eras Meiji y Taishō. Cabe recordar que 
el feminismo de la diferencia “no se 
refiere a un énfasis en la clase, la raza, la 
etnicidad u otras diferencias entre 
mujeres, sino más bien a argumentos 
sobre una diferencia sexual esencial entre 
mujeres y hombres” (Bowen Raddeker 
2002, párr. 11). A su vez, el feminismo de 
la igualdad no presenta argumentos que 
ignoren las diferencias de clase o raza, y 
tampoco sugiere que existe una 
equivalencia absoluta entre géneros. Lo 
que Kaneko y otras feministas de la 
igualdad exigían era, en pocas palabras, 
“el mismo respeto dado a sus parejas u 
otros camaradas varones […] una 
exigencia de reconocimiento de una 
igualdad armonizada con la diferencia 
individual” (Bowen Raddeker 2016, 14). 

En una sociedad basada en preceptos 
confucianos patriarcales, donde a la mujer 
se le exige autosacrificio y subordinación 
al hombre (al padre, al hijo y al tennō), 
donde el ideal más alto al que puede 
aspirar es el de ser “buena esposa, madre 
sabia”, y donde ni siquiera es un sujeto 
legal con plena ciudadanía y derechos, un 
feminismo de la diferencia, de carácter 
esencialista y que exalta la maternidad y el 
pacifismo como las cualidades femeninas 
por excelencia, no representa una 
amenaza a la ideología estatal ni a las 
estructuras jerárquicas de poder, sino que, 
más bien, parece justificarlas. Por el 
contrario, ante tales circunstancias 
sociales y políticas, el gesto 
verdaderamente revolucionario consiste 
en la afirmación a ultranza de la propia 
identidad como enemiga del patriarcado, 
del Estado y del capital; una posición que 
trasciende la identidad exigida a la mujer 
y la identidad del sujeto nacional definido 
por la cultura nacional estatal.

El nihilismo egoísta de Kaneko 
implica una exigencia de igualdad frente 
los hombres, en específico, frente a su 
pareja, Pak Yŏl. Esto se ejemplifica 
cuando Kaneko reta a los jueces y 
abogados a condenar a muerte a los dos 
por igual, y exagera su intervención en el 
plan de lesa majestad para que la 
consideren una amenaza igual que Pak. 
Además, Kaneko es consciente de que, 
para salvarse, simplemente tendría que 
aceptar el perdón del tennō y comportarse 



19

como la sociedad esperaba que una mujer 
joven lo hiciera. Pero ella, al contrario, 
anuncia que, si la dejasen libre, volvería a 
intentar lanzar bombas a la familia 
imperial. De este modo, el nihilismo 
egoísta deviene en feminismo de la 
igualdad: Kaneko afirma su yo individual 
en una sociedad que lo subordina por 
razones de género; por tanto, exige un 
trato igual al de su camarada varón, no un 
trato diferente por ser mujer. El 
antitennoísmo de Kaneko se fundamenta 
en la síntesis de estas dos posiciones.

En el interrogatorio del 22 de 
noviembre de 1923, Kaneko articula su 
posición antitennoísta como un rechazo a 
la estructura jerarquizada en que se 
sustenta el tennōsei:

Incluso antes de que conociera a Pak Yŏl, yo 
creía que el tennō era una entidad inútil […]. 
Por naturaleza los seres humanos deberían de 
ser iguales. Y, sin embargo, la presencia de una 
entidad llamada tennō ha hecho que los seres 
humanos, que por naturaleza son iguales, sean 
desiguales. Se supone que el tennō es augusto y 
exaltado. Pero su fotografía muestra que es 
igual que nosotros los plebeyos. Tiene dos 
ojos, una boca, piernas con que caminar y 
manos con que trabajar. Pero él no usa sus 
manos para trabajar y sus piernas para 
caminar. Esa es la única diferencia. La razón 
por la que niego la necesidad del sistema del 
tennō surge de mi creencia de que los seres 
humanos son iguales. (Hane 1988, 123-124)

Cabe destacar en esta cita la crítica a la 
inacción del tennō, que tiene medios para 
trabajar, pero no lo hace. El tennō no 
realiza su “labor propia”, a pesar de 

poder hacerlo. El tennō, entonces, no lleva 
a plenitud su individualidad, precisamente 
porque está en una posición jerárquica 
que le permite no realizarla, pero que, al 
mismo tiempo, impide a otros realizarla 
debido a esa misma jerarquía. En el 
interrogatorio del 14 de mayo de 1925, 
Kaneko explica por qué “decidió” planear 
el atentado con bombas contra miembros 
de la casa imperial (a pesar de que 
posteriormente admitiría haber exagerado 
su participación en ese plan e, incluso, la 
realidad del mismo):

Puse en mi mira al joven príncipe para advertir 
a la gente que consentir [del sistema del tennō] 
significa consentir de ser un esclavo de la 
minoría privilegiada; para hacer que la gente 
supiese que la moralidad altruista fundamental 
exigida por el confucianismo que los 
japoneses han tenido hasta ahora como el 
credo de su vida, que la moralidad de esclavo 
que subyuga los corazones de las personas en 
la actualidad e incluso en esa acción les 
predispone a ser gobernados, es en realidad 
una ilusión que emerge de la pura conjetura, 
solo un fantasma vacío, y haciendo que ellos 
se dieran cuenta de eso, abrir sus ojos para que 
vieran que la gente debería actuar por entero 
para sí misma, que quienes hacen el universo 
son ellos mismos, y por tanto que cada “cosa” 
existe para ellos y debería hacerse para ellos. 
(Kaneko 2020, 18)

El antitennoísmo de Kaneko se basa 
en la lucha contra el tennōsei, ese poder 
que niega su individualidad, pero que 
también niega la individualidad de todas 
las otras personas. ¿Por qué, entonces, 
afirmaría que su objetivo era la 



20

destrucción de todos los seres vivos? 
¿Cómo conciliar este deseo de 
aniquilación con el deseo de la vida 
plena? Como se argumentó arriba, para 
Kaneko la vida es dominación; por tanto, 
exterminar la vida significa exterminar la 
dominación. Así lo confirma ella en el 
mismo interrogatorio: “De seguir mi plan 
a su conclusión lógica, el objetivo 
negativo sería negar mi propia vida, y el 
positivo, el objetivo principal, el corazón 
del propio plan, sería la destrucción de 
todo el poder en esta tierra” (Kaneko 
2020, 19). Sin embargo, en esta 
declaración destaca una distinción 
importante: la distinción entre el objetivo 
negativo y el objetivo positivo de esta 
aniquilación de la vida para terminar con 
la dominación, representada en el tennōsei. 
Para explicarla, vale citar una declaración 
escrita durante los procesos de su juicio, a 
finales de 1925, donde se encuentra la 
esencia del antitennoísmo de Kaneko:

Mi negación de toda la vida carecía por 
completo de sentido. La negación no se crea 
de la negación. Mientras más fuerte sea una 
afirmación, más fuerte es la negación creada. 
Es decir, mientras más fuerte sea la afirmación 
de la vida, más fuerte será la creación de la 
vida-negación junto con la rebelión. Por lo 
tanto, afirmo la vida. La afirmo fuertemente. 
Y ya que afirmo la vida, me rebelo 
decididamente contra todos los poderes que 
coaccionen la vida […]. Vivir no equivale a 
meramente moverse. Es moverse de acuerdo 
con la voluntad propia […]. Uno podría decir 
que con las obras uno comienza a vivir de 
verdad. Por consiguiente, cuando uno se 

mueve mediante la voluntad propia y esto 
conduce a la destrucción del propio cuerpo, 
esto no es una negación de la vida. Es una 
afirmación. (Bowen Raddeker 1997, 58)

La contradicción entre el nihilismo 
negativo (la aniquilación de la vida) y el 
nihilismo positivo (la afirmación de ésta) 
encuentra una síntesis total en esta 
declaración. De acuerdo con el nihilismo 
positivo, incluso la muerte puede cumplir 
un acto de rebelión y de afirmación del 
ego. Vivir es ser dominado, pero también 
es actuar conforme a la propia voluntad, 
de modo que con los actos uno deja de 
ser dominado y empieza a vivir en 
verdad. Luego, si el actuar conforme a la 
propia voluntad conduce a la destrucción 
del cuerpo, esto no es una negación de la 
vida, sino su afirmación. La muerte del 
cuerpo es la afirmación del ego. Es 
probable que Kaneko pensase que el plan 
de lesa majestad formaba parte de su 
“labor propia”, como un acto de 
afirmación suprema del ego frente al 
mayor fantasma de todos. Lo cierto es 
que el deseo de mostrar la ilusión del 
poder del tennō, de desnudarlo de su 
divinidad mediante bombas, es un deseo 
que sólo puede entenderse como un jiga 
shuchō, una afirmación del yo individual: 
un “no” a la dominación y un “sí” a la 
vida.

CONCLUSIÓN: LA RESISTENCIA VIVA DE 
KANEKO FUMIKO

Kaneko Fumiko se ha convertido en un 
referente japonés de los movimientos 



21

revolucionarios a escala mundial debido 
al desafío que opuso contra dos 
ideologías patriarcales opresivas que 
surgieron en la era Meiji: el kazoku kokka, 
o Estado como familia, y el ryōsai kenbo, o 
la mujer como madre y esposa. Kaneko 
desafió estas ideologías mediante dos 
posturas en las antípodas de cada una: el 
nihilismo egoísta, que da preeminencia a 
la voluntad individual sobre la autoridad 
estatal, y el feminismo de la igualdad, que 
rechaza la subordinación de la mujer al 
hombre y exige un trato de iguales entre 
ambos. Su posición antitennoísta se 
fundamenta en una igualdad humana 
axiomática, un nihilismo positivo que 
afirma la vida, de modo que una 
estructura jerárquica como el tennōsei, 
expresado en un nihilismo negativo que 
niega la vida, resulta el enemigo principal 
a destruir dentro del pensamiento de 
Kaneko Fumiko. Por lo tanto, puede 
afirmarse que el antitennoísmo de 
Fumiko es la conclusión revolucionaria 
del nihilismo egoísta y del feminismo de 
la igualdad, los cuales, a su vez, 
responden al contexto social y político de 
las eras Meiji y Taishō.

REFERENCIAS

Bowen Raddeker, Hélène. 1997. Treacherous 
Women of  Imperial Japan: Patriarchal Fictions, 
Patricidal Fantasies. Londres: Routledge.

— 2002. “Resistance to Difference: Sexual 
Equality and its Law-ful and Out-law 

(Anarchist) Advocates in Imperial Japan”. 
Intersections: Gender, History and Culture in the 
Asian Context, 7. https://doi.org/10.25911/
D7QT-X310

— 2016. “Anarchist Women of  Imperial 
Japan: Lives, Subjectivities, Representations”. 
Anarchist Studies, 24, núm. 1: 13-35.

Hane, Mikiso. 1988. Reflections on the Way to the 
Gallows: Voices of  Japanese Rebel Women. 
Berkeley: Pantheon Books/University of  
California Press.

— 1991. “Introduction”. En The Prison 
Memoirs of  a Japanese Woman, VII-XVIII. Nueva 
York: M. E. Sharpe.

Kaneko, Fumiko. 1991. The Prison Memoirs of  
a Japanese Woman. Nueva York: M. E. Sharpe.

— 2020. “Because I Wanted to: Kaneko 
Fumiko on nihilism and why she wanted to 
kill the Emperor of  Japan”. Traducido por 
Max Res. Philadelphia: Viscera Print Goods 
& Ephemera. https://
theanarchistlibrary.org/library/max-res-
kaneko-fumiko-because-i-wanted-to

Mae, Michiko. 2014. “The nexus of  nation, 
culture and gender in modern Japan: the 
resistance of  Kanno Sugako and Kaneko 
Fumiko”. Traducido por Leonie Stickland. 
En Gender, Nation and State in Modern Japan, 
Andrea Germer, Vera Mackie y Ulrike Wöhr 
(eds.), 68-84. Nueva York: Routledge.

Stirner, Max. 2003. El Único y su propiedad. 
Traducido por Pedro González Blanco, 
revisado por Martín Aldao. Buenos Aires: 
Libros de Anarres.


