YMUPIHUI, 2025, NUM. 2,
AGOSTO, PP. 7-21.

Vida y muerte contra el imperio: la critica de Kaneko-
Fumiko al sistema del emperador japonés

Alejandro Chirino Castillo*
El Colegio de México

Resumen: Este articulo analiza el antitennoismo de Kaneko Fumiko, es decir, su critica al sistema
del emperador japonés. Se argumenta que esta critica tiene dos fundamentos politico-filosdficos: el
nihilismo egoista y el feminismo de la ignaldad. El andlisis se divide en dos partes. Primero, se
analizan dos estructuras interrelacionadas que sustentaban la ideologia imperial japonesa moderna: el
Estado como familia patriarcal y el rol de la mujer bajo este sistema. Posteriormente, se reconstruye la
critica de Kaneko a partir de sus textos y testimonios. Se concluye que el antitennoismo de Kaneko
funge como una critica nibilista a la ideologia patriarcal del Estado japonés.

Palabras clave: antimonarguismo en Japon, nibilismo egoista en Japon, feminismo en Japon.

Kaneko Fumiko & F 32 F (1903-1926)!
fue una nihilista japonesa que vivié a
finales de la era Meiji B {5 (1868-1912) e
inicios de la era Taisho A IE (1912-1926),
y que fue arrestada y sentenciada a

muerte por haber participado
presuntamente en un complot para
asesinar  al principe heredero  del

emperador japonés (fenno R £). Kaneko
tuvo una vida corta pero intensa, y en la

actualidad se ha convertido en una figura

histérica central dentro de circulos
feministas y anarquistas en Japén y
alrededor del mundo, por la apuesta total
que implico su rebelién desde el nihilismo
contra todas las formas de autoridad, y en
particular contra el Estado japonés. La
autobiograffa de Kaneko, titulada de
manera postuma gQué me hizo ser asi?

(Nani ga watashi wo ki saseta ka? T{A] 23 FL\

L' A lo largo de este atticulo, se sigue el orden asidtico para los nombres: primero el apellido y luego el
nombre de pila. Asimismo, se incluye la grafia original en japonés y en coreano después de los nombres
y las palabras en esos idiomas, segun corresponda. Todas las traducciones del inglés y del japonés al
castellano son mias.

*achitino@colmex.com



2D EHED? 1), es probablemente
su texto mds famoso, escrito por orden
del juez asignado a su caso durante su
encarcelamiento para explicar, en sus
propias palabras, qué la habia llevado a
adoptar una posicion nihilista radical y a
tener intenciones de cometer lesa
majestad. Kaneko cuenta con detalle el
abandono y abuso que sufrié por parte de
su familia, su estadia en Corea al inicio de
la colonizacién japonesa, la violencia
patriarcal y estatal contra la que se
enfrenté6 durante toda su vida, pero
también su despertar politico y filoséfico
y la inquebrantable voluntad con la que
vivié. La narraciéon de la autobiografia
termina en 1922, justo cuando Kaneko
comienza una relacién romantica con el
nihilista y anarquista coreano Pak Yol 2
A (1902-1974) y encuentra lo que ella
llama “una labor propia” (watashi jishin no
shigoto F\ B B @ ff F), una nocién de
corte egoista que ella desarrolla para
designar una labor o trabajo elegido por
el individuo, que da sentido a su vida
mediante un enraizamiento en el aqui y el
ahora en lugar de en un objetivo futuro
utopico, como la idea de “revolucion”
formulada por el socialismo (Kaneko
1991, 237). No

2

obstante, en su

autobiograffa, Kaneko se abstiene de
explicaciones detalladas
(aunque si abundan los comentarios y
criticas politicas y sociales) y opta por

filosoficas

concentrarse en la construccion de una
narrativa biografica que explique “qué la
hizo ser asi”.

En realidad, no es en su autobiografia
donde Kaneko desarrolla detenidamente
los fundamentos de su pensamiento
politico y filoséfico, sino en los
interrogatorios durante su arresto, de los
registros y
transcripciones. En éstos, Kaneko expone

las conclusiones de su nihilismo egoista,

cuales se conservan

formula una critica de la organizacion
social japonesa y explica su critica del
poder politico personificado en la figura
del fenno y el sistema del emperador
(tenndsei R 2 l) que lo sustenta. La critica
nihilista de Kaneko al zennosei contiene las
conclusiones mas radicales de su
pensamiento tedrico y practico, y merece
especial atencion como la formulacion
mas articulada durante la era Taisho del
“antitennoismo”, una posiciéon politica
revolucionaria que critica el sistema del
emperador japonés y aboga por su
abolicion.?

“Antitennoismo” es un neologismo acufiado aqui para traducir la palabra japonesa senndseibaishiron X

£ il B 1 3, que literalmente significa “teotia de la abolicion del sistema del #n76”. El antitennofsmo es

un tipo especifico de antimonarquismo y antimperialismo surgido a inicios del siglo XX practicamente en

conjunto con el movimiento anarquista japonés, y que también esta ligado a las luchas anarquistas y de

liberacién nacional de Corea y China durante la colonizacién de estos territorios por parte del Imperio

de Japon. Una investigaciéon histérica sobre el surgimiento y las diversas manifestaciones del

antitennoismo en Japon, Corea y China queda pendiente para futuros textos



El antitennoismo es una corriente
poco investigada en los estudios sobre la
historia politica moderna de Japén, a
critica

pesar de que una

contundente a una de las instituciones

presenta

politicas centrales del proyecto estatal
japonés moderno. Este articulo busca
invitar al estudio de esta corriente
mediante la presentacion del pensamiento
de wuna de sus exponentes mas
importantes. Para este fin, se argumenta
que el antitennoismo de Kaneko Fumiko
se articula como una forma de resistencia
politica radical a las politicas opresivas de
las eras Meiji y Taisho, y surge a partir de
una base filosofico-politica doble: el
nihilismo egofsta y el feminismo de la
igualdad. El anilisis se divide en dos
partes. En la primera, se analizan dos
manifestaciones interrelacionadas de la
ideologfa imperial japonesa: el Estado
como familia patriarcal y el rol de la
mujer en esta estructura, enunciado en el
lema “buena esposa, madre sabia” (ryosa:
kenbo B ZFE & £)). En la segunda, se
antitennoista de

estudia la posicion

Kaneko como wuna rebelion ante la
ideologfa estatal analizada en la primera
parte. En definen el

nihilismo egofsta y el feminismo de la

concreto, se

igualdad como los fundamentos sobre los
cuales se construye el antitennoismo de
Kaneko Fumiko.

IDEOLOGIA IMPERIAL: EL ESTADO COMO
FAMILIA Y EL PAPEL DE LA MUJER EN LA
SOCIEDAD

El triunfo de la Renovacion Meiji en
1868, la cual abolié el sistema feudal
previo, implicé la creaciéon de un nuevo
orden para una nueva sociedad, por lo
que se requirié un gran ndmero de
reformas y cambios en la estructura de las
relaciones sociales del periodo Edo
(1603-1868)  para que Japon
ingresase a la modernidad (entendida en

lograr

términos comparativos con la
modernidad de los paises europeos y
Estados Unidos). Lo que se necesitaba,
en pocas palabras, era la consolidacion de
un Estado-nacién. Para el gobierno Meiji,
el énfasis estaba en la consolidacion del
Estado (kokka [E| %), pero intelectuales
como Fukuzawa Yukichi 1871 & (1834-
1901), a partir de un analisis comparativo
de Japén con las naciones modernas
europeas, enfatizaron la importancia de la
formacion de una nacién de ciudadanos
(kokumin ) identidad
comunal como subditos nacionales”, es
(Mae
2014, 70). Asimismo, el concepto de
“cultura” (bunka X At), traducido del
aleman  kwultur,  que

singularidad y distincién entre naciones,

con ‘“una

decir, una ciudadania uniforme

designaba la

fue importante en esta formulacion. En el
caso de Japon, fennisei se tom6 como la
“fuente de la cultura” (bunka no minamoto
AL DTF) (Mae 2014, 72), legitimando su

soberanfa como absoluta e inviolable




mediante una serie de estructuras
ideolégicas  de  caracter politico vy
religioso.

El resultado de esta suma ideologica
de caracter mitologico fue la idea del
“Bstado-familia” (kagokn kokka R I
2X), segun la cual el Estado-nacién
japonés se entendia en términos de
relaciones familiares, lo cual tuvo a su vez
distintas implicaciones. Una de ellas era
que la relacién del pueblo hacia el zenno
era de “subditos del zennd” (tenno no sekishi

£ D IR F), un juego de palabras, pues
sekishi significa tanto subdito como bebé:
el pueblo de Japén le debia una lealtad
filial al fenno, igual que el hijo a su padre,
lo cual proyectaba una dependencia
mutua entre el subdito y el Estado, entre
la unidad familiar y la Casa Imperial (Mae
2014, 75). A partir de este fundamento
mitolégico y mistificado del kagoku
kokka, se conform6 el concepto de
kokutal &, que literalmente significa
“cuerpo de la nacién”, aunque puede
entenderse  mejor como  “esencia
nacional”. Este concepto se refiere a un
tipo de nacionalismo monarquista basado
en la creencia de que lo que unifica a la
nacion japonesa es la figura del zenno y, en

especifico, la supuesta linea imperial

de 2500 de
antigiedad que otorga legitimidad al

ininterrumpida aflos
tennosei, cuyo Inicio puede rastrearse
mitolégicamente a Amaterasu, la &awzi del
sol en el kamiismo (shints F1E).

10

Mais concretamente, el kokutai es un
sistema gubernamental segin el cual el
propio del
representacion del cuerpo politico y la
naciéon japonesa en su materialidad, por
lo que el fenno se convierte en el
fundamento de la identidad cultural
japonesa (Mae 2014, 73). El kokuta,
ademas, establece al #enno como el “padre
del pueblo japonés”, fundamentando una
ideologia patriarcal

cuerpo fenno  era  una

a escala
macrocésmicoa que se reproduce a escala
microcésmica en la instituciéon patriarcal
del hogar (i Z%), el eiseido % il £, donde
el padre y el primogénito varén tienen
potestad sobre la madre y las hijas, las
cuales se encuentran en una posiciéon de

perpetua subordinacién econémica y

legal. En otras palabras, el nuevo Estado-
>

nacion japonés construyo,

ideolégicamente, la idea de que los
habitantes de Japon eran miembros de
una misma familia encabezada por el
tenno  mediante la  creacion de una
ciudadanfa uniforme frente a la ley; pero
esto implicaba un principio de inclusion y
exclusion sobre quién podia pertenecer a
legales 'y
politicos: en otras palabras, quién era un

miembro pleno de la nacién como

esta familia en términos

ciudadano y quién no.

Los mecanismos de discriminacion en
el macrocosmos del Estado-nacion tenfan
su reflejo en el microcosmos del 7 en la
forma de diversas politicas de censo
ciudadano. A partir de la Renovacion



Meiji, el gobierno requerfa que cada
hogar registrase a los miembros de su
familia en la oficina gubernamental local
en el sistema de registro familiar (&osek:
7 %8). El koseki formaba parte de las
politicas de integraciéon nacional emitidas
por el Estado japonés que buscaban
definir quién pertenecia a la nacién y
quién no a partir de un sistema oficialista
de categorizaciéon patriarcal: el nombre
que se registraba oficialmente en el kosek:
era el de la familia del marido, no el de la
esposa. En 1903,
Kaneko Fumiko, atin era comun que no
se registrase a la esposa en el kosek: del
marido hasta que hubiese dado a luz a un
heredero varén; pero, en caso de que la
unién matrimonial nunca se formalizase

afio en que nace

ante la ley, los hijos podian registrarse
como ilegitimos bajo el nombre de la
madre. Sin embargo, si una persona no
estaba  registrada, se convertia
musekisha % %5 ¥, literalmente
persona no registrada, ni siquiera como
hija ilegitima, y para efectos practicos era
como si no existiese: no podia inscribirse

en
una

en una escuela, tener un empleo ni
cualquier tipo de posicion legal, pues para
esto necesitaba presentar un certificado
de registro del 7. Esta condiciéon de
legal  resultaba
experiencia traumatica para las infancias,
y ése fue el caso de Kaneko, como cuenta
en su autobiografia. Ya que los padres de

inexistencia en una

Kaneko nunca se casaron legalmente, su
madre nunca entré en el registro familiar

11

de su padre y, por tanto, no pudo registrar
el nacimiento de Fumiko;
después, en 1912, fue registrada en el
koseki de su abuelo materno como su hija
(Bowen Raddeker 1997, 159; Hane 1991,
vi). Inevitablemente, la condiciéon de
musekisha, de inexistencia legal como
persona,

desarrollo

s6lo anos

tendria  influencia el
del egofsta de
Kaneko, que afirma el Yo individual
contra la imposicion o eliminacién de una
identidad reificada por el Estado, como se
expone mas abajo.

Lo que

en
nihilismo

de
musekisha es que, en la practica, no todas
personas japonesas gozaban de
ciudadania, y las victimas de esta politica
de exclusion eran mayoritariamente ninas
y mujeres. Encima, la ideologia patriarcal
imperante
definitiva entre hombres y mujeres, y
designaba a éstas como inferiores a
aquéllos dentro de la estructura social. En
otras palabras, las mujeres como clase
social estaban legalmente excluidas de la
identidad japonesa
ciudadanas plenas. L.a Constitucion Meiji,
promulgada 1889, permiti6 una
pequena liberalizacion de las actividades
que las mujeres podian realizar en la
publica,
oportunidades de empleo y el acceso a la
educacién primaria, que posteriormente
hasta la
aunque  en

muestra la categoria

las

marcaba una diferencia

nacional como

en

esfera como clertas nuevas

se  extendid educaciéon
universitaria, colegios

especificos para mujeres cuyo plan de




estudios se centraba en la economia del
hogar y el tejido (Bowen Raddeker 2002,
part.
Constitucién les vedaba el resto de los

17). Sin embargo, esta misma

privilegios que implicaba la ciudadania
plena. Por ejemplo, tenfan prohibido la
participacion y la expresiéon en los
procesos politicos de manera publica, no
podian poseer propiedad privada, y se les
excluyé del voto y del servicio militar,
dos actividades de vital importancia para
Estado.  Estas
consideraban tan fundamentales para la

el actividades  se
ciudadania japonesa que, en 1925, la
recién promulgada ley de sufragio
universal masculino otorgaba voto tanto
a los varones japoneses como a los
coreanos y taiwaneses que residian en
Japon, y en 1943 se implementd el
servicio militar masculino en Corea vy
Taiwan como colonias japonesas (los
varones japoneses estaban sujetos a esto
desde 1873), pero en ambos casos se
exclufa a las mujeres. El género habia
superado a la nacionalidad como critetio
de exclusion principal (Mae 2014, 74).
Paraddjicamente, al mismo tiempo que la
legislacion negaba igualdad a las mujeres
en cuanto a derechos y libertades, el
cédigo penal promulgado en 1880 les
otorgaba una igualdad en cuanto a la
criminalidad y castigo  (Bowen
Raddeker 2002, parr. 2). La mujer como

el

clase social carecia, pues, de ciudadania
plena antes de 1945, y la realidad es que
su estatus legal era el de una menor de

12

edad sometida a la autoridad patriarcal
del ie. Sin embargo, el hecho es que
siendo grupo
importante cuya fuerza productiva no
podia ser ignorada por el Estado y el

seguian un social

capital.

La manera en la cual el Estado Meiji
logré la integracion de las mujeres como
subditos nacionales con una identidad
adyacente al Estado, pero sin integrarlas
como ciudadanas de pleno derecho, fue
mediante la asignaciéon de obligaciones y
responsabilidades de género, articuladas
funciones: funcion

en tres

reproductiva (otorgar nuevos ciudadanos

una

al Estado), una funcién cultural
(transmitir  la  cultura e identidad
nacionales mediante la educacién y

crianza de los hijos e hijas) y una funcién
simbolica (representar el nucleo de la
nacion que los hombres debian proteger
militarmente) (Mae 2014, 74-75). Esta
ideologia se enuncia en el lema de ryosai
kenbo, “buena esposa, madre sabia”, el
cual establece el ideal femenino al que las
mujeres debfan aspirar: el autosacrificio
hacia el esposo y los hijos, y, por
extension, al Estado-nacién. No sélo eso:
como el Estado era una gran familia
patriarcal segun la ideologia del kazoku
kokka, el rol de la mujer como madre y
esposa resultaba, ademas, el tnico medio
por el cual la mujer podia tener una
participacién politica en la esfera publica.

En 1890 se promulga la Ley de
Asociacién y Asamblea Politicas, cuyo



Articulo Quinto ponia a las mujeres en el
mismo rango que los servidores publicos,
quienes estaban vetados de las actividades
politicas al tener, ostensiblemente, un
deber imparcial hacia el Estado (Bowen
Raddeker 2002, parr. 15).
palabras, las tnicas actividades politicas
permitidas a las mujeres eran aquellas que
representasen el autosactificio de la buena
esposa y la madre sabia, y que, ademais,
impulsaran los intereses del Estado. En
todo debifan
mantener discreciéon y situarse en una

En otras

lo demas, las mujeres
posiciéon subordinada al hombre. Un

ejemplo del tipo de actividades que les

permitia este campo de accién lo
constituye la  Sociedad de Mujeres
Patridticas, que apoyaba la guerra
rusojaponesa  (1904-1905)  mediante

trabajo de caridad (Bowen Raddeker
2002, parr. 15). No obstante, a pesar de
las limitaciones legales sobre la actividad
politica de la mujer como clase social,
hubo grupos de mujeres organizadas,
ademas de mujeres individuales, que
lucharon en contra de esta opresion de
género  desde y
posiciones politicas.

Las manifestaciones de protesta desde

distintos  angulos

el movimiento por los derechos de las
mujeres contra la ideologia del kagoku
kokka y del ryosai kenbo fueron diversas.
Por un lado, el movimiento feminista
liberal adopté una posicion sufragista
para poder tener participaciéon en la
politica parlamentaria; por el otro, el

13

grupo Seitosha & ¥ 11, o Sociedad de la
Medias Azules, que se formé alrededor
de la revista eponima, criticé la politica de
unificaciéon nacional basada en la familia
patriarcal y los roles de género. Una
tercera posicién, muy cercana a la de
Seitosha, fue la de feministas como
Hiratsuka Raichi V-3 5\ T 5 (1896-
1971), que podria llamarse “feminismo de
la diferencia”, el cual enfatizaba las
diferencias sexuales y de género, y en
especial
fundamentos de la identidad femenina
(Mae 2014, 76). El feminismo de la

diferencia se basa en un esencialismo de

la maternidad, como

género segun el cual las mujeres son
intrinsecamente pacificas, en contraste
con los hombres, intrinsecamente
violentos (Bowen Raddeker 2002, parr.
29). Sin embargo, tanto las sufragistas
como las feministas de la diferencia cafan
en la misma trampa ideolégica. Por un
lado, el sufragismo es una posicion
reformista que no tiene como fin cambiar
las condiciones materiales de opresion
que subyacen la estructura social, sino
modificar
superficiales  de

estructura, contribuyendo activamente a

meramente  intentar las

condiciones esta
los objetivos del Estado y el capital: el
sufragismo solo otorga una participacion
representativa dentro de
impuestos por éstos ultimos. Por el otro,
enfatizar la maternidad bajo un sistema

los limites

ideoldgico que de por si la plantea como
la tnica identidad politicamente aceptable




para la mujer no puede ser una posicion
de  rebeldia,

revolucionaria

mucho menos una
(Mae 2014, 76). La
rebelién de Kaneko Fumiko surge en este
contexto, a contracorriente de otras
formas de protesta. Su posicion es mas
radical, mas visceral incluso, y, dentro del
contexto politico en el que se situa, sin

duda

antitennoismo  de

mas revolucionaria. El

Kaneko es wuna
respuesta doble a las ideologfas del
kazokn kokkay del ryosai kenbo, y como tal
posee, a su vez, una fuente doble: el
nihilismo egoista y el feminismo de la

igualdad.

LA RESPUESTA DE KANEKO: NIHILISMO,
FEMINISMO, ANTITENNOISMO

Kaneko ha
posteridad como anarquista, pero en

sido  tretomada en la
realidad ella misma nunca se llamé de ese
modo, e incluso llegd a rechazar el
movimiento socialista en su totalidad,
anarquistas incluidos. En el interrogatorio
del 22 de noviembre de 1923, afirma que,
a partir de la primavera del afio anterior,
después de haber tenido tratos con
cristianos, budistas y socialistas, y de
haberse decepcionado de “la somnolencia
de los campesinos”, “acogi fuertemente
las creencias nihilistas que tengo hoy”;

incluso llega a afirmar que el nihilismo era
“el fundamento de
(Hane 1988, 121). De acuerdo con
Hélene Bowen Raddeker (1997), el
concepto de nihilismo tiene tres sentidos
distintos en el contexto de la era Taisho:

su pensamiento”

“1) una doctrina politica asociada con el
terrorismo populista ruso decimonénico;
2) el nihilismo moral filoséfico asociado
en particular con Nietzsche y otros como
Max Stirner; 3) la dialéctica negativa del
budismo Mahayana (por ejemplo, el zen)”
(15). Bowen Raddeker sugiere que, si bien
el segundo sentido es el mas adecuado
para definir el nihilismo de Kaneko, éste
era en realidad una amalgama de los tres.
La introducciéon de Kaneko al
nihilismo se dio cuando ella tenfa 18 afos,
en 1921, en sus clases de inglés en Tokio.
Ahf conoci6 a Niiyama Hatsuyo #7LI#I(K
(¢19027-1923), una compafiera un poco
mayor con quien trabé amistad y se
volvié su camarada hasta la muerte de
Kaneko. La influencia de Niiyama fue
decisiva en la formacién intelectual de
Kaneko, segun la propia Kaneko, no
tanto por la persona misma (aunque si era
un ejemplo de una mujer inteligente e
independiente), sino mas bien por los
libros de autores “nihilistas” que le
prestd, y que ella misma no hubiera

3 Max Stirner (1806-1856), autor de E/ Unico y su propiedad (1844), es una de las influencias principales
del nihilismo egoista de Kaneko. Su introduccion en Japon fue gracias a la traduccion del texto realizada

por Tsuji Jun 3T (1884-1944), un anarquista egoista y el autonombrado primer dadaista de Japon;
algunos textos del anarcosindicalista Osugi Sakae K 42 2 (1885-1923) también fueron el vehiculo de la
popularizacion de Stirner en el pafs oriental durante la década de 1920 (Bowen Raddeker 2002, parr. 19).

14



podido costearse. Entre esos autores se
Max  Stirner, Friedrich
Nietzsche y el novelista ruso Mijail
Artsibashev (Kaneko 1991, 233). Pero
estos textos no son la fuente principal del
de Kaneko. Antes de
adoptar el nihilismo, tuvo contacto con

encontraban

pensamiento

varios socialistas cuando vivia en Tokio, y
ella misma afirma que el socialismo le dio
herramientas para articular las causas de
la pobreza y el maltrato que experimentd
a lo largo de su vida, pero en realidad no
le ensefié nada que su propia experiencia
vital no le hubiese ensefiado
anterioridad (Kaneko 1991, 216-217).
El nihilismo egoista de Kancko se

con

13

articula en tres vértices, a saber: ‘“una
critica a ultranza de la sociedad, del
de Estado y de

revoluciones existentes [...] una vision

socialismo las
positiva de las tacticas violentas y de la
rebelién individualista [...] y un rechazo
de las utopias revolucionarias” (Bowen
Raddeker 1997, 176). El rechazo de
Kaneko al socialismo fue, pues, bipartito.
En primera instancia, rechazaba la idea de
revoluciéon pregonada por los programas
socialistas, desde los marxistas hasta los
anarcosindicalistas. Segun Kaneko, una
revolucion implicarfa simplemente que el
poder de y
mantendria la misma estructura jerarquica
de En
escribe:

cambiaria manos se

dominacioén. su autobiografia

El socialismo busca cambiar la sociedad para
el bien de las masas oprimidas, pero ¢lo que

15

conseguirfa serfa verdaderamente su bienestar?
El socialismo crearia un levantamiento social
“para las masas”, y las masas arriesgarfan sus
vidas en la lucha junto con quienes se
hubieren levantado por ellas. Pero gqué
significarfa el cambio resultante para ellas? El
poder estarfa en manos de los lideres, y el
orden de la nueva sociedad se basarfa en el del
poder. Las masas serfan esclavizadas por ese
poder nuevamente. ¢Qué es la revolucion,
entonces, sino la sustitucion de un poder por
otro? (Kaneko 1991, 237)

Kaneko miraba con gran sospecha la
presencia de lideres en el socialismo y las
estructuras jerarquicas y castrenses que
una revolucion armada conllevaria; la
experiencia de la Revolucion rusa de 1917
sin duda estarfa presente en su mente. Si
una revolucién no venia desde abajo, lo
unico que lograrfa serfa un nuevo cambio
de opresores. En el interrogatorio del 22
de noviembre hace explicito el nihilismo
subyacente en su rechazo a la revolucion:

Habiendo observado la realidad social de que

todos los seres vivos en la Tierra estin

comprometidos sin cesar en una lucha por la
supervivencia, que se matan entre ellos para
sobrevivir, he concluido que, si existe una ley
universal y absoluta en la Tierra, es la realidad
de que el fuerte se come al débil. Esta, creo, es
la ley y verdad del universo. (Hane 1988, 121)

El nihilismo de Kaneko tiene un
caracter negativo y se articula como
critica del poder: si el fuerte siempre
consume al débil, el fuerte lo necesita
para luego, aquellos que
ostentan poder continuaran
defendiendo su autoridad para poder

sobrevivit;
el




seguir oprimiendo a aquellos que no lo
tienen, ya que soélo pueden tener poder si
otros carecen de él. En conclusién, si la
vida engendra la dominacién, toda la vida
debe extinguirse: “El objetivo de mis
actividades es la destruccién de todos los
seres vivos [...] Mientras todos los seres
vivos no desaparezcan de la faz de la
tierra, las relaciones de poder basadas en
este principio [que el fuerte aplasta al
débil] persistiran” (Hane 1988, 121-2).
Kaneko justifica el plan de lesa majestad
por el que la enjuiciaron mediante esta
vision fatidica del mundo,
experiment6 en carne propia durante
toda su vida y la llevd a tomar una
apuesta total: “he decidido negar los
derechos de toda autoridad, rebelarme
ante ella, y arriesgar no so6lo mi propia
vida, sino la de toda la humanidad en este
empefio” (Hane 1988, 122). En una fecha
posterior, Kaneko
nihilismo negativo por un nihilismo
positivo. Este viraje se analiza mas abajo
en este articulo; baste sefalar aqui que
este nihilismo negativo es una de las

una que

abandonaria  este

razones de su rechazo al socialismo de su
¢poca y uno de los fundamentos de su
antitennoismo.

Kaneko también rechaza el utopismo
presente en el movimiento
porque genera una promesa de esperanza

socialista

que bien podria no cumplirse, y hace
de problemas presentes
mucho mas apremiantes que la revolucion

olvidarnos

a futuro. Este segundo rechazo esta
intimamente vinculado con el primero,

16

pues se fundamenta en la vision fatidica
de la vida como dominacién: “Ahora que
he presenciado la verdad de la lucha por
la supervivencia y el hecho de que el
fuerte gana y el débil pierde, no puedo
unirme a los rangos de los idealistas y
adoptar un modo de pensar optimista que
suefie en la construcciéon de una sociedad
sin autoridad y control” (Hane 1988,
122). En su autobiografia también ofrece
una critica al utopismo y presenta una
alternativa:

Yo también crefa que era imposible cambiar la
sociedad existente en una que fuese para el
beneficio de todos; tampoco podia apoyar
cualquier ideal dado para la sociedad [...].
Sentfa que incluso si una no tiene una vision
ideal de la sociedad, una podia tener una labor
propia que realizar. Si era exitosa o no, no era
nuestra preocupacion; era suficiente con que
creyésemos que era una labor valida. El éxito
de esa labor, crefa, era de lo que se trataba
nuestra vida real. Si. Quiero llevar a cabo mi
labor; pues siento que, al realizatla, nuestras
vidas estan enraizadas en el aqui y el ahora, no
en un objetivo ideal lejano. (Kaneko 1991,
237)

El concepto de la “labor propia”
como alternativa al utopismo socialista,
fundamental en el nihilismo egoista de
Kaneko,
dogmas y las instituciones ideadas para
dar paso a la autocreaciéon del individuo
mediante propias En el
interrogatorio del 14 de mayo de 1925, en
la prision de Ichigaya, Kaneko presenta
“labor

articula un rechazo de los
obras.

sus

una formulacion distinta de la
propia” y de su nihilismo egoista:



Juzgar las cosas segun tu interés ciertamente
no es malo; mds bien, es la naturaleza humana,
una condiciéon para vivir. Si juzgar las cosas
segun tu interés fuese malo, la culpa estarfa en
el hecho de que los propios seres humanos
Para mi,
benefician son buenas, y las cosas que te

haciendo cosas porque quicro. No puedo

estin  Vvivos. las cosas que te

perjudican  son  malas Continuaré
predecir qué seran esas cosas, pero lo que es
cierto es que, mientras exista sobre la tierra,
viviré en el momento, persiguiendo las cosas
que mas quiero hacer de un momento al otro.

(Kaneko 2020, 19)

La influencia de Stirner es patente en
la cita anterior y en la nociéon de “labor
propia”.  Un detenido  del
pensamiento de Stirner supera el alcance

analisis

de este articulo, pero baste tener en
cuenta que la interseccion entre Kaneko y
Stirner se encuentra en que ambos
consideran que la actividad presente del
individuo implica un constante estado de
autorrealizacion del yo, lo cual presenta
un poder antagonista al Estado: “Mi
voluntad individual es destructora del
Estado; asi, él la deshonra con el nombre
de indisciplina. La voluntad individual y el
Estado son potencias enemigas entre las
que es imposible una paz eterna” (Stirner
2003, 199).

Raddeker (2002), “para los egoistas en

Como asevera Bowen
Japén, la  afirmacion de la  voluntad
individual, la autodeterminacion y la
del Yo

importante”, pero, en el caso particular de

liberacion eran lo mas

la resistencia politica de Kaneko, esta
afirmacion del yo y la voluntad individual

17

“conducirfan a la mitigacién, si no
destruccion, del
poder estatal y del burgués” (parr. 3). Al

realizar la labor propia, el individuo

necesariamente a la

obtiene libertad con los pies plantados
el presente. Esta
autorrealizacion es enemiga del Estado

firmemente en
porque se trata de una afrenta contra la
estructura jerarquica de dominacién que
dicta quiénes son individuos y quiénes no,
con base en un pasado y un futuro
ideales, mistificados, y en una estructura
legal que lo legitima.

As{ pues, para Kaneko, la actualizacion
de la propia identidad en la forma de la
“labor propia” constituye un acto de
resistencia, y ésta,
“afirmaciéon de la voluntad o ego
individual” (jiga shucho H 3£ F iK). Eso no
significa que Kaneko la
solidaridad o que cayese en el solipsismo;

a su vez, una

rechazase

por el contrario, su venganza contra la
autoridad no es individual, sino colectiva:
cada individuo tiene su labor propia y
mientras mas individuos la lleven a cabo,
mas fuerte sera la rebelién. Pero,
conforme a su nihilismo egoista, Kaneko
rechaza tajantemente el autosacrificio y el
hacer las cosas “para ayudar a los demas”,
por el martirio o por alguna causa mayor,
en contraste con socialistas de tendencia
sindicalista

contemporaneos a ella. Rechaza, pues,

anarquista, comunista O

una nocién de “llamado” o “vocacién’
no hay deber, sino deseo y el acto que
lleva a cabo ese deseo. Para Kaneko, en la




rebelion hay autosatisfaccion,
autocreacion y autoafirmacion.
Exponer fundamentos

implicaciones del nihilismo egoista de

los e
Kaneko es necesario para comprender la
manera en la que se articula su feminismo
de la igualdad. Si bien Kaneko relata
numerosas experiencias de opresion de
género en su autobiografia y las trata
como tales, en realidad no desarrolla
directamente el feminismo en ese texto o
en los interrogatorios, ni tampoco se
identifica como feminista. No obstante,
el nihilismo egoista adquiere una funcion
de critica y protesta feminista cuando se
considera la condicién social de las
mujeres en el contexto sociopolitico de
las eras Meiji y Taisho. Cabe recordar que
el feminismo de la diferencia “no se
refiere a un énfasis en la clase, la raza, la
etnicidad diferencias
mujeres, sino mas bien a argumentos

u otras entre
sobre una diferencia sexual esencial entre
mujeres y hombres” (Bowen Raddeker
2002, parr. 11). A su vez, el feminismo de
la igualdad no presenta argumentos que
ignoren las diferencias de clase o raza, y
que
equivalencia absoluta entre géneros. Lo
que Kaneko y otras feministas de la

tampoco  sugiere existe una

igualdad exigfan era, en pocas palabras,
“el mismo respeto dado a sus parejas u

[..]

exigencia de reconocimiento de una

otros camaradas varones una

igualdad armonizada con la diferencia
individual” (Bowen Raddeker 2016, 14).

18

En una sociedad basada en preceptos
confucianos patriarcales, donde a la mujer
se le exige autosacrificio y subordinacion
al hombre (al padre, al hijo y al zenno),
donde el ideal mas alto al que puede
aspirar es el de ser “buena esposa, madre
sabia”, y donde ni siquiera es un sujeto
legal con plena ciudadania y derechos, un
feminismo de la diferencia, de caracter
esencialista y que exalta la maternidad y el
pacifismo como las cualidades femeninas
por

amenaza a la ideologfa estatal ni a las

excelencia, no representa una
estructuras jerarquicas de poder, sino que,
mas bien, parece justificarlas. Por el
contrario, ante tales circunstancias
y  politicas, el

verdaderamente revolucionario consiste

sociales gesto
en la afirmacién a ultranza de la propia
identidad como enemiga del patriarcado,
del Estado y del capital; una posiciéon que
trasciende la identidad exigida a la mujer
y la identidad del sujeto nacional definido
por la cultura nacional estatal.

El nihilismo egoista de Kaneko
implica una exigencia de igualdad frente
los hombres, en especifico, frente a su
pareja, Pak Yol Esto se ejemplifica

cuando Kaneko reta a los jueces vy
abogados a condenar a muerte a los dos
por igual, y exagera su intervencion en el
plan de lesa majestad para que la
consideren una amenaza igual que Pak.
Ademas, Kaneko es consciente de que,
para salvarse, simplemente tendria que

aceptar el perdon del Zennd y comportarse



como la sociedad esperaba que una mujer
joven lo hiciera. Pero ella, al contrario,
anuncia que, si la dejasen libre, volveria a
intentar lanzar bombas a la familia
imperial. De este modo, el nihilismo
egoista deviene en feminismo de la
igualdad: Kaneko afirma su yo individual
en una sociedad que lo subordina por
razones de género; por tanto, exige un
trato igual al de su camarada varén, no un
diferente  por mujer.  El
antitennoismo de Kaneko se fundamenta

trato ser

en la sintesis de estas dos posiciones.
En 22 de
noviembre de 1923, Kaneko articula su

el interrogatorio del

posicion antitennoista como un rechazo a
la estructura jerarquizada en que se
sustenta el zennose:

Incluso antes de que conociera a Pak Yol, yo
crefa que el tennd era una entidad inutil [...].
Por naturaleza los seres humanos debetfan de
ser iguales. Y, sin embargo, la presencia de una
entidad llamada 7ennd ha hecho que los seres
humanos, que por naturaleza son iguales, sean
desiguales. Se supone que el fennd es augusto y
exaltado. Pero su fotografia muestra que es
igual que nosotros los plebeyos. Tiene dos
ojos, una boca, piernas con que caminar y
manos con que trabajar. Pero él no usa sus
manos para trabajar y sus piernas para
caminar. Esa es la unica diferencia. La razon
por la que niego la necesidad del sistema del
tenndg surge de mi creencia de que los seres
humanos son iguales. (Hane 1988, 123-124)

Cabe destacar en esta cita la critica a la
inaccion del zenno, que tiene medios para
trabajar, pero no lo hace. El fenni no
realiza su “labor propia”, a pesar de

19

poder hacerlo. El zennd, entonces, no lleva
a plenitud su individualidad, precisamente
porque esta en una posicion jerarquica
que le permite no realizarla, pero que, al
mismo tiempo, impide a otros realizarla
debido a esa misma jerarquia. En el
interrogatorio del 14 de mayo de 1925,
Kaneko explica por qué “decidié” planear
el atentado con bombas contra miembros
de la casa imperial (a pesar de que
posteriormente admitirfa haber exagerado
su participacion en ese plan e, incluso, la
realidad del mismo):
Puse en mi mira al joven principe para advertir
a la gente que consentir [del sistema del Zenno]
significa consentir de ser un esclavo de la
minorfa privilegiada; para hacer que la gente
supiese que la moralidad altruista fundamental
pOf
japoneses han tenido hasta ahora como el

exigida el confucianismo que los
credo de su vida, que la moralidad de esclavo
que subyuga los corazones de las personas en
la actualidad e incluso en esa accién les
predispone a ser gobernados, es en realidad
una ilusién que emerge de la pura conjetura,
solo un fantasma vacfo, y haciendo que ellos
se dieran cuenta de eso, abrir sus ojos para que
vieran que la gente deberia actuar por entero
para si misma, que quienes hacen el universo
son ellos mismos, y por tanto que cada “cosa”
existe para ellos y deberia hacerse para ellos.

(Kaneko 2020, 18)

El antitennoismo de Kaneko se basa
en la lucha contra el fenndsei, ese poder
que niega su individualidad, pero que
también niega la individualidad de todas
las otras personas. ¢Por qué, entonces,
afirmarfa que su la

objetivo  era



destruccion de todos los seres vivos?
de

aniquilaciéon con el deseo de la vida

¢Cémo  conciliar  este  deseo
plena? Como se argumentd arriba, para
Kaneko la vida es dominacién; por tanto,
exterminar la vida significa exterminar la
dominacion. Asi lo confirma ella en el
mismo interrogatorio: “De seguir mi plan
el

negativo serfa negar mi propia vida, y el

a su conclusion légica, objetivo
positivo, el objetivo principal, el corazéon
del propio plan, serfa la destrucciéon de
todo el poder en esta tierra” (Kaneko
2020, 19). Sin
declaracién  destaca distincion

importante: la distincién entre el objetivo

embargo, en esta

una

negativo y el objetivo positivo de esta
aniquilaciéon de la vida para terminar con
la dominacién, representada en el Zenndsei.
Para explicarla, vale citar una declaracion
escrita durante los procesos de su juicio, a
finales de 1925, donde se encuentra la
esencia del antitennoismo de Kaneko:

Mi negaciéon de toda la vida carecia por
completo de sentido. I.a negaciéon no se crea
de la negacién. Mientras mds fuerte sea una
afirmacion, mas fuerte es la negacién creada.
Es decir, mientras mas fuerte sea la afirmacion
de la vida, mas fuerte sera la creacion de la
vida-negacién junto con la rebelion. Por lo
tanto, afirmo la vida. La afirmo fuertemente.
Y vya
decididamente contra todos los poderes que

que afirmo la vida, me rebelo
coaccionen la vida [...]. Vivir no equivale a
meramente moverse. Es moverse de acuerdo
con la voluntad propia [...]. Uno podria decir
que con las obras uno comienza a vivir de

verdad. Por consiguiente, cuando uno se

20

mueve mediante la voluntad propia y esto
conduce a la destruccién del propio cuerpo,
esto no es una negacion de la vida. Es una
afirmacion. (Bowen Raddeker 1997, 58)

La contradicciéon entre el nihilismo
negativo (la aniquilacién de la vida) y el
nihilismo positivo (la afirmacién de ésta)
encuentra una sintesis total en esta
declaracion. De acuerdo con el nihilismo
positivo, incluso la muerte puede cumplir
un acto de rebelidon y de afirmacién del
ego. Vivir es ser dominado, pero también
es actuar conforme a la propia voluntad,
de modo que con los actos uno deja de
ser dominado y empieza a vivir en
verdad. Luego, si el actuar conforme a la
propia voluntad conduce a la destruccion
del cuerpo, esto no es una negacién de la
vida, sino su afirmacién. L.a muerte del
cuerpo es la afirmacién del ego. Es
probable que Kaneko pensase que el plan
de lesa majestad formaba parte de su
“labor  propia”,
afirmaciéon suprema del ego frente al

como un acto de
mayor fantasma de todos. Lo cierto es
que el deseo de mostrar la ilusiéon del
poder del fenno, de desnudarlo de su
divinidad mediante bombas, es un deseo
que solo puede entenderse como un jiga
shucho, una afirmacién del yo individual:

13

un “no” a la dominacién y un “si” a la

vida.

CONCLUSION: LA RESISTENCIA VIVA DE
KANEKO FUMIKO

Kaneko Fumiko se ha convertido en un
referente japonés de los movimientos



revolucionarios a escala mundial debido
dos

que

al desafio que opuso contra

ideologias opresivas

surgieron en la era Meiji: el kazokn kokka,

patriarcales

o Estado como familia, y el rydgsai kenbo, o
la mujer como madre y esposa. Kaneko
desafié estas ideologfas mediante dos
posturas en las antipodas de cada una: el
nihilismo egoista, que da preeminencia a
la voluntad individual sobre la autoridad
estatal, y el feminismo de la igualdad, que
rechaza la subordinacién de la mujer al
hombre y exige un trato de iguales entre
ambos. Su posicion antitennoista se
fundamenta en una igualdad humana
axiomatica, un nihilismo positivo que
afirma la vida, de modo que una
estructura jerarquica como el ‘zennosei,
expresado en un nihilismo negativo que
niega la vida, resulta el enemigo principal
a destruir dentro del pensamiento de
Kaneko Fumiko. Por lo tanto, puede
afirmarse que el antitennoismo de
Fumiko es la conclusiéon trevolucionatia
del nihilismo egoista y del feminismo de
cuales, a

la igualdad, los
responden al contexto social y politico de

su  vez,

las eras Meiji y Taisho.

REFERENCIAS

Bowen Raddeker, Hélene. 1997. Treacherous
Women of  Imperial Japan: Patriarchal Fictions,
Patricidal Fantasies. Londres: Routledge.

— 2002. “Resistance to Difference: Sexual

Equality and its Law-ful and Out-law

21

(Anarchist) Advocates in Imperial Japan”.
Intersections: Gender, History and Culture in the
Asian Context, 7. https://doi.org/10.25911/
D7QT-X310

— 2016. “Anarchist Women of Imperial
Japan: Lives, Subjectivities, Representations”.
Anarchist Studies, 24, num. 1: 13-35.

Hane, Mikiso. 1988. Reflections on the Way to the
Gallows:  Voices of  Japanese Rebel  Women.
Berkeley: Pantheon Books/University of
California Press.

— 1991. “Introduction”. En The Prison
Memoirs of a Japanese Woman, vII-XV1IL. Nueva
York: M. E. Sharpe.

Kaneko, Fumiko. 1991. The Prison Memoirs of
a Japanese Woman. Nueva York: M. E. Sharpe.

— 2020. “Because I Wanted to: Kaneko
Fumiko on nihilism and why she wanted to
kill the Emperor of Japan”. Traducido por
Max Res. Philadelphia: Viscera Print Goods
& Ephemera. https://
theanarchistlibrary.org/library/max-res-
kaneko-fumiko-because-i-wanted-to

Mae, Michiko. 2014. “The nexus of nation,
culture and gender in modern Japan: the
resistance of Kanno Sugako and Kaneko
Fumiko”. Traducido por Leonie Stickland.
En Gender, Nation and State in Modern Japan,
Andrea Germer, Vera Mackie y Ulrike Wohr
(eds.), 68-84. Nueva York: Routledge.

Stirner, Max. 2003. E/ Unico y su propiedad.
Traducido por Pedro Gonzalez Blanco,
revisado por Martin Aldao. Buenos Aires:
Libros de Anarres.




